Indexation

§ ESJI %

www.ESJIndex g

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025
ISSN : 1987-1538
E-mail : revuemiri09@gmail.com
Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82
Bamako - Mali




PRESENTATION

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique
spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques
(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche
en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage,
métaphysique, €pistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et
politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de
I’environnement, théologie et en ontologie.

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique a
travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, I’innovation thématique, et la culture

de I’esprit critique.

Son objectif specifique est de redynamiser la production des thématiques
pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la
philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de 1’identité de
I’ Afrique moderne, la philosophie de I’information et la pensée philosophique

africaine.



EQUIPE EDITORIALE

DIRECTEUR DE PUBLICATION
Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)

DIRECTEUR ADJOINT
Pr Sékou YALCOUYE (Mali)

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki
Zerbo, Burkina-Faso)

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan),

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Mounkaila Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de
Niamey)

Pr Samba DIAKITE (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké)

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France)

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouét-Boigny, Cote
d’Ivoire)

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouét-Boiny de Cocody-
Abidjan)

Pr Blé Marcel Silvéere KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de
Bouaké¢)

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA,
Conakry, Guinée)



Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo,
Burkina-Faso)

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Universit¢é Yambo
Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali)

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de

Bamako, Mali)

COMITE EDITORIAL

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako,
Mali)

Dr Siaka KONE (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

Dr Oumar KONE (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)
Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de
Bamako, Mali)

Dr Eliane KY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de Bamako, Mali)

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Universit¢ Yambo Ouologuem de
Bamako, Mali)

REDACTEUR EN CHEF
Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali)

COORDINATRICE
Dr Palai-Baipame Gertrude (Histoire, Université¢ de Douala, Cameroun)

COORDINATEUR ADJOINT
M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue)



POLITIQUE EDITORIALE

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui parait deux (2) fois

I'année et publie des textes qui contribuent au progres de la connaissance dans tous les

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et

Malgache pour 1'Enseignement Supérieur CAMES)

v

v

<\

La bibliographie doit étre présentée dans I’ordre alphabétique des noms des
auteurs.

Classer les ouvrages d’'un méme auteur par année de parution et selon leur
importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la méme année.

Tous les manuscrits soumis a la revue MIRI sont évalués par au moins trois
chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.

Suite a I’acceptation de son texte, I’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et
de publication avant poursuite du reste de la procédure.

Un texte ne sera pas publi€ si, malgré les qualités de fond, il implique un manque
de rigueur sémantique et syntaxique.

Chaque auteur recoit son Tiré a part des la publication du numeéro.

Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes
publiés sont exclusivement réservés a la revue MIRI.

Apres le processus d'examen, 1'éditeur académique prend une décision finale et
peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la

qualité de l'article.



SOMMAIRE

1. KOUYATE Alou, NASSOKO Lassana
Les médias a I’épreuve de la pensée philosophique contemporaine.......................... 1

2. Domeébéimwin Vivien SOMDA
Education et crise €écologique en 1’¢re de I’anthropocene................cocoviiiiiiin... 20

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE
La vie socio-économique a I’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de
Kpendjal au Nord-TOg0.....couuiiiiiii e e e 40

4. IDI OUNFANA Nassirou
La philosophie de la paix: entre Etat de droit démocratique et insécurité au

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar
Morale et religion : prolégomenes a un humanisme laic.......................oooi. 71

6. Okon Bernardin DJOUPO
L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une
temporellité authentique avec Heidegger.............cooiiiiiiiiiiii i 84

7. Gabriel VANNA
Le numérique au-dela d’une révolution historique : introduction a la fabrique
philosophique de la culture perceptive...........ooeviiiiiiii e 100

8. Bah Leger KOUADIO
Karl Marx et Amartya sen: convergences et divergences dans I’analyse du
(6728 0121 13 00 1 P 114

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU
Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains......132

10. Jean Désiré SAWADOGO
Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogene dans la
pensée de Joseph KI-Zerbo. ..o 149



11. Affoué Valery-Aimée TAKI
Et si la nature avait un visage : réflexion l1évinassienne sur un écologisme humaniste..166

12. Dieudonné Achille Ozi GAGBEI
Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les Etats africains........178

13. MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre
Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en
Reépublique Démocratique du Congo........cvvviniiiiiiiii e 192

14. Huédoté Fernand HOUNTON
Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause
finale et cause formelle.......... ..o 212

15. Mahmoud ABDOU
Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble............ 229

16. Antoine BORUGH-BU-DJORH
La souveraineté des FEtats africains a I’épreuve des coups d’Etat militaires : entre
eémancipation et n€ocolonialiSme. ..........oviiiiiiiiiii i, 241



LES IDENTITES CULTURELLES : ENTRE CONFLITS ET NECESSITE
D’UN MIEUX VIVRE-ENSEMBLE

Docteur Mahmoud ABDOU
Maitre-Assistant
Ecole normale supérieure de Bamako-Mali,
Téléphone : 00223 75 35 97 &2,
Email : mahmoudabdouattabo@gmail.com

Résumé

La plupart des sociétés humaines aujourd’hui sont formées des populations appartenant
a des cultures et des croyances religieuses différentes. La logique voudrait que cette diversité
culturelle soit une source de partage et d’enrichissement mutuel entre les communautés. Ce qui
favoriserait un vivre-ensemble dans la paix et la cohésion sociale. Malheureusement, avec
I’intolérance de certains et la volonté de domination chez d’autres, les différences culturelles
sont souvent source des conflits entre les communautés. La thése que nous défendons, dans cet
article, est que les conflits sont la résultante des idées, des théories et des comportements
haineux et discriminatoires, et que pour construire une société de paix, il faut éduquer les
citoyens a des nouveaux types de comportements. Nous examinerons dans la premiére partie
les causes de ces conflits entre les communautés et les conséquences désastreuses qu’ils
engendrent au sein des sociétés humaines. Dans la deuxiéme partie de notre analyse, nous allons
nous intéresser aux fausses solutions proposées ou envisagées par des théories et des pratiques
politiques discriminatoires. Enfin, en troisiéme et derniére partie, nous proposons les mesures,
qui nous paraissent étre comme des vraies solutions aux conflits liés aux différences culturelles,
telles que la reconnaissance mutuelle, le multiculturalisme, 1’éducation a la citoyenneté et le
role indispensable de I’Etat.

Mots clés : identité culturelle, Afrique, conflit, vivre ensemble

Abstract

Most human societies today are made up of populations belonging to different cultures
and religious beliefs. Logically, this cultural diversity should be a source of sharing and mutual
enrichment among communities, which would promote living together in peace and social
cohesion. Unfortunately, with the intolerance of some and the desire for domination of others,
cultural differences often become a source of conflict between communities. In this article, we
will examine in the first part the causes of these conflicts between communities and the
disastrous consequences they generate within human societies. In the second part of our
analysis, we will focus on the false solutions proposed or considered by discriminatory political
theories and practices. Finally, in the third and last part, we propose measures that seem to us
to be true solutions to conflicts related to cultural differences, such as mutual recognition,
multiculturalism, education for citizenship, and the indispensable role of the State.

Keywords : cultural identity, Africa, conflict, living together

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 229


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:mahmoudabdouattabo@gmail.com

Introduction

Dans la plupart des pays du monde, il existe une diversité des communautés qui ont
souvent, chacune sa propre culture, sa propre langue et ses propres croyances. La diversité
culturelle, dans un pays, peut avoir deux conséquences totalement différentes : soit elle devient
une chance, au sens des apports divers des différentes communautés a I’enrichissement de la
culture nationale, quand les conditions d’un vivre-ensemble harmonieux sont créées ; soit elle
devient une malchance quand elle devient source des conflits divers au sein de la société. Si par
le passé, chaque communauté pouvait vivre, de maniere isolée, selon ses propres regles et
croyances, aujourd’hui, la constitution des Etats fait que 1’appartenance a un pays n’est plus
fonction de 1’origine raciale ou ethnique. Les régles méme de fonctionnement de ces Etats
exigent le respect de la diversité culturelle. Chaque peuple doit étre protégé dans sa culture, ses
langues et ses croyances. Quel que soit le nombre important d’un groupe ethnique, cela ne lui
donne aucunement le droit d’imposer sa langue, sa culture ou ses croyances aux autres
communautés avec lesquelles il partage le méme territoire. Comme le respect des libertés
individuelles, le respect et la protection des diversités culturelles font partie intégrante des
régles de la gouvernance démocratique.

Tout Etat qui ne respecterait pas ce principe, du droit a la différence, sortirait du
cadre d’un Etat de droit. En son article 2, La Convention de 2005 sur la protection et la
promotion de la diversité des expressions culturelles de I’'UNESCO proclame que : « La
diversité culturelle ne peut étre protégée et promue que si les droits de ’homme et les libertés
fondamentales telles que la liberté d’expression, d’information et de communication, ainsi que
la possibilité pour les individus de choisir les expressions culturelles, sont garantis » (UNESCO,
2005).

Nous allons étayer notre propos, dans le sens de la défense de la diversité culturelle,
comme une chance pour tout pays, en trois phases. Dans la premicre phase, nous allons montrer
que D’attitude ancienne, et primaire, des rapports entre les communautés est celle de la crainte,
de la méfiance, de la défiance et de la domination. Les affrontements historiques, entre les
différentes communautés, sont a 1’origine de la formation des préjugés et des constructions
mentales négatives, d’ou la persistance des comportements discriminatoires dans les sociétés
actuelles. Dans la deuxiéme phase, nous allons parler d’une des réponses qu’on a tentées
d’apporter a I’existence des différences culturelles. Ici, nous allons évoquer les partisans de
I’assimilation qui pensent que les différents groupes sociaux doivent se dissoudre dans une

culture qui serait a leurs yeux le modele a suivre pour la construction de la nation. Il s’agit de

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 230


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

I’option du nationalisme et de 1’assimilationnisme qui s’apparente, en réalité, a du racisme ou
a de I’ethnocentrisme. Dans la troisiéme phase, nous allons explorer une autre voie, que nous
pensons étre la plus appropriée, pour lutter contre les préjugés sociaux liés a 1’existence des
différences culturelles. 11 s’agit de celle du multiculturalisme qui prone le respect de toutes les
cultures. Selon ce courant, sans peut-&tre faire disparaitre totalement les préjugés sociaux, ¢’est
a travers 1’éducation des enfants et la lutte contre les mauvais comportements chez les adultes,
qu’on peut mettre fin & I’intolérance. A ce niveau, des mesures politiques et juridiques sont

nécessaires pour modifier les comportements de ceux qui vivent dans le rejet des autres.
1. Les identités culturelles et les conflits

Dans cette premicre partie, nous allons nous intéresser au phénomene de la guerre,
comme la manifestation la plus €loquente des conflits, qui résulte de ’intolérance entre les
communautés culturelles. Nous pensons que la guerre est la conséquence des préjugés sociaux,
tout comme elle peut étre leur génératrice. En premier lieu nous nous attélerons a démontrer
que la guerre nait des préjugés sociaux. En effet, tant que les peuples ont vécu, de maniére
isolée, chacun de son coté, selon ses propres regles et ses propres croyances, les préjugés entre
eux n’existaient pas. Nous ne voyons pas quels préjugés peuvent exister entre des peuples qui
ne se cotoient pas.

A un tel stade de 1’évolution des sociétés humaines, les causes de la guerre sont
plutot a rechercher dans des raisons comme la crainte, la méfiance, la défiance et la volonté de
domination qui font apparaitre les premiers conflits entre les hommes. On craint ou on se méfie
trés souvent de ce qu’on ne connait pas. L’étranger, comme ce mot I’indique, est ce qui est
étrange, bizarre, mystérieux. Les étrangers, ce sont les « barbares », nom par lequel, les Grecs
et les Romains désignaient tous ceux qui ne leur ressemblaient pas. C’est ainsi qu’ils
désignaient des peuples comme les Perses, les populations d’ Afrique du Nord ou d’Asie. [1y a
forcément un premier préjugé qui nait de cette désignation des autres peuples. Ils sont pergus
comme des sauvages, des étres inférieurs qu’on pourrait dominer, réduire en esclavage, sans
aucun remords.

L’un des premiers préjugés, a I’origine de toutes les guerres, est le sentiment d’étre
supérieur aux autres étres humains sur la base des différences culturelles ou des critéres raciaux.
Une fois qu’on admet la supériorité de son peuple, par rapport aux autres, on se construit une
idéologie, en méme temps, pour justifier une volonté de domination. La guerre devient dés lors

inévitable entre ce peuple et ceux qu’il envisage de dominer. A I’issue de la guerre, la nouvelle

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 231


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

société s’organise désormais selon des regles hiérarchiques. Les vainqueurs deviennent
naturellement les maitres. Par exemple, le colonisateur pense qu’il est « Porteur des valeurs de
la civilisation et de I’histoire, il accomplit une mission : il a 'immense mérite d’éclairer les
ténebres infamantes du colonisé. » (Memi, 1985, p. 94.) Quant aux vaincus, ils deviennent des
sous-hommes qui ont a peine le droit de vivre.

Le sentiment de supériorité peut aussi engendrer son opposé, le sentiment
d’infériorité, chez des populations qui peuvent se considérer comme des victimes, comme
quand on établit des hiérarchies sociales rigides par lesquelles on désigne des castes supérieures
et des castes inférieures. Et du sentiment d’infériorité, une fois intériorisé chez ceux qui en sont
victimes, peut naitre une volonté de vengeance, de prendre une sorte de revanche sur 1’histoire
et sur ceux qu’on considére comme ses bourreaux. C’est ce que provoquerent malheureusement
les colons belges au Rwanda en établissant des castes et en divisant la société en Hutu et en
Tutsi (Vidal, 2019, p.p. 3-4) :

L’imaginaire racial de I’époque a été convoqué pour justifier le clivage ethnique entre
Tutsis et Hutus, les premiers étant considérés comme naturellement supérieurs aux seconds. Des
cartes d’identité ont été créées, qui mentionnaient 1I’ethnie du porteur. Au début des années 1960,
des leaders politiques hutus ont mis fin a la royauté, avec 1’assentiment des autorités belges (la
République est proclamée en 1961), avant d’obtenir I’indépendance en 1962. Ces événements
ont été précédés de graves violences a I’encontre des Tutsis (17,5% de la population a I’époque),
si bien que des dizaines de milliers d’entre eux se sont exilés. Les nouvelles autorités
républicaines ont fondé leur 1égitimité sur le fait d’avoir combattu la domination « féodo-
colonialiste » ; ils ont fait de I’ethnisme anti tutsi une ressource idéologique de leur pouvoir.

Les tensions ethniques, s’aggravant a travers des épisodes d’exactions et des
pogroms, ont abouti au génocide rwandais de 1994.

I1 faut reconnaitre qu’il existe d’autres formes d’intolérance culturelles, en dehors du
sentiment de supériorité et de la volonté de domination, qui peuvent étre elles-mémes sources
de conflits. C’est le cas de I’intolérance culturelle, qui se manifeste sous des formes diverses,
comme dans le cas de I’intolérance religieuse, qui est en réalité 1’une des causes premieres des
conflits armés au sein d’un pays.

L’intolérance religieuse est en effet une source des conflits, a ne pas négliger, au sein
de la société. Il existe souvent des conflits idéologiques ouverts entre les confréries, comme
entre les Whabites et les Soufis, ou entre elles et les autres religions, notamment chrétiennes.
Sans que les conflits ne virent aux affrontements, ils existent, et il est important de les prendre
au sérieux. Méme le Djihadisme est la conséquence d’une intolérance, culturelle et religieuse,

qui désigne comme ennemis tous ceux qui ne partagent pas les mémes croyances religieuses

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 232


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

que ses partisans. (Religions, violences et paix au Mali, une étude du Centre de recherche et
d’action pour la paix (CERAP) et I’'Institut de la dignité et des droits humains (IDDH), La
Sahélienne, Bamako, 2020).

En deuxieéme lieu, comme on I’a suggéré, plus haut, il faut reconnaitre que la guerre
peut étre elle-méme génératrice des nouveaux préjugés au sein de la société. Dans les sociétés
anciennes, essentiellement inégalitaires, la guerre fait des uns des maitres avec tous les droits
et des autres des asservis sans aucun droit. De ces nouveaux rapports de domination vont naitre
des nouveaux comportements, des nouvelles habitudes et une nouvelle mentalité. Il y apparait
une mentalité des dominants qui affirment leur force par la domination et des dominés qui sont
exposés a tous les abus. Ces derniers finissent eux-mémes, souvent, a accepter leur domination
et a développer des comportements dévalorisants vis-a-vis de leur propre personne. Méme si,
dans nos sociétés contemporaines, les caractéristiques hiérarchiques des rapports humains
tendent a étre reléguées au passé, il existe encore des survivances de ce type de relations et qui
se rapportent a des réflexes souvent inconscients.

La société, héritiere d’un passé conflictuel, véhicule donc en son sein beaucoup des
préjugés dans les communautés. Parmi les préjugés les plus répandus, il y a celui de
I’essentialisation ou de 1’assignation des individus et des communautés. Il consiste a désigner
les membres d’une communauté selon des caractéres définitifs qui sont attribués a tous les
individus qui en font partie. On entend tres souvent dire que telle ou telle communauté est
méchante, qu’elle est fourbe, qu’on ne peut pas lui faire confiance ou qu’elle est paresseuse. Ce
genre de désignation négative des autres existe dans la plupart des sociétés. Cette croyance en
I’existence d’une mauvaise nature, chez les autres communautés, crée une méfiance entre les
membres d’une méme société : « L’attribution de caractéristiques schématiques va
généralement de pair avec la tendance a poser, sur un groupe social, des jugements rapides
qu’on nomme préjugés, du fait qu’ils sont avancés sans aucune connaissance de ce qu’est la
réalité complexe et évolutive de ce groupe ou d’un individu qui en fait partie. » (Cohen-
Emerique, 2015, pp. 87-102)

L’essentialisation des communautés crée un autre probléme. C’est celui de
I’amalgame. En effet, quand on donne des caractéristiques générales et définitives, a tous les
membres d’une communauté, il n’est pas étonnant de faire des amalgames en cas des conflits
et des crimes. Dans ce genre de situations, si un individu ou un groupe d’individus commettent
un crime, dans le fait de les désigner, on ne fait pas référence aux individus responsables de ces

actes abominables mais a toute leur communauté. Au lieu de dire que c’est tel ou tel individu,

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 233


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

qui a commis tel acte, on va plutdt dire que c’est le membre de telle communauté. D’un conflit,
entre des individus, on peut facilement s’acheminer vers un conflit entre des communautés ou
méme a une guerre civile généralisée.

Les amalgames, volontaires ou involontaires, se traduisent par des crimes de masse a
I’égard des communautés qu’on a désignées, préalablement, comme des ennemis définitifs. Il
faut se rappeler des différents génocides, a travers 1’histoire, comme ceux des Juifs ou des
Tutsis. On peut se rappeler aussi des crimes de masse perpétrés dans les conflits en cours au
Sahel et dans bon nombre des pays comme le Soudan. Toutes ces atrocités portent les marques
de la haine entre communautés. Cela se vérifie aisément par le fait que les assaillants tuent des
personnes non combattantes. Des femmes, des enfants, des vieillards et parfois méme des
animaux ne sont pas épargnés. Sans une haine viscérale contre ces gens, il est impossible de
commettre de telles atrocités. Les préjugés, les discours de haine et les actes discriminatoires et
de violence constituent des entraves sérieuses a la paix entre les différentes communautés.

Apres avoir évoqué les causes et les conséquences de I’intolérance culturelle, nous
allons nous intéresser, dans la partie qui suit, a I’'une des solutions que certains ont tentées
d’apporter pour régler la question de la diversité culturelle. Dans cette partie, nous allons
évoquer la solution assimilationniste, qui n’est pas en réalité une solution, puisqu’elle est

entachée des considérations discriminatoires comme le racisme et I’ethnocentrisme.

2. L’assimilation : une fausse solution aux conflits identitaires

La théorie assimilationniste considere que les diversités culturelles doivent se dissoudre
dans une identité nationale, plus globale. Le partisan de I’assimilation pense qu’il existe un
modele d’humain, un type de citoyen, auxquels, tous les hommes, vivant dans la méme société,
doivent se conformer (Streiff-Fénart, 2013) :

Le principe d’assimilation porte donc en lui-méme sa propre contradiction puisque
voulant mettre 1’accent sur la culture contre la théorie héréditariste de la race, il retrouve cette
derniére sous la forme euphémisée de I’ethnie dans sa définition la plus traditionnelle de groupe
fondé sur une ascendance commune et porteur de culture transmise de génération en génération.

La théorie assimilationniste est en réalité le fait de la colonisation, du nationalisme
extrémiste ou du totalitarisme. Dans 1’acte de coloniser, il y a une double contradiction. Le
colon veut dominer le colonisé parce qu’il estime €tre supérieur a ce dernier. Sa langue, sa
civilisation, ses croyances, sa couleur de peau et méme sa facon de s’habiller, tout serait
supérieur, a ses yeux, a celles du colonisé. Il veut que le colonisé s’identifie a lui, en méme

temps, 1l pense qu’il lui est impossible d’atteindre un tel niveau d’« étre ». On veut que le

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 234


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

colonisé s’assimile sans jamais avoir la possibilité d’étre 1’égal du colon. Partout ou il y a une
volonté de domination, d’assimilation, il est possible d’avoir ce genre de réaction. Le maitre
veut que 1’esclave lui ressemble sans jamais étre son égal.

Au sein des mouvements nationalistes extrémistes, il se manifeste aussi une
volonté d’assimilation. A défaut d’une extermination physique des autres communautés,
comme les Nazis avec les Juifs, on passe a une extermination culturelle, a un « ethnocide ». Il
faut effacer toute trace de diversité culturelle au sein de la société. Tel est 1’objectif ultime,
souvent inavoué, du nationalisme extrémiste. Les nationalistes extrémistes veulent que tous les
citoyens parlent la méme langue, croient au méme Dieu, s’habillent de la méme fagon et
obéissent a la méme idéologie politique. Au nom de la nation, qui n’est trés souvent que
I’extension d’une culture communautaire en une dimension nationale, on veut supprimer toutes
les différences cultures. Il y a ’exemple des musulmans en Birmanie ou en Inde qui sont
victimes d’exaction a cause de leur appartenance culturelle et religieuse. Le nationalisme indien
ou le nationalisme bouddhiste en Birmanie s’attaquent aux musulmans parce que musulmans.
Il y a aussi le nationalisme frangais, dont le plus illustre représentant est aujourd’hui Eric
Zemmour, qui pense qu'un bon Francais ne doit pas s’appeler, par exemple Mohamed. Sa
théorie est celle de I’assimilation. Pour lui, on doit balayer, gommer toutes les différences
culturelles, pour se dissoudre dans une identité, qu’il croit étre francaise.

Le nationalisme, loin d’€tre une solution pour le vivre ensemble des communautés,
est en réalité un rejet de tous ceux qui ne nous ressemblent pas, de tous ceux qui ne partagent
pas les mémes valeurs culturelles et les mémes croyances que nous. C’est au contraire un danger
pour la paix sociale.

Il y a aussi les systemes politiques totalitaires dont les objectifs ressemblent,
¢tonnamment, a ceux des nationalistes extrémistes. Quand on prend une idéologie, comme celle
du communisme, qui se veut internationaliste, on peut s’étonner de la facon dont elle impose
une maniere d’étre a des hommes et des femmes, dans les différents pays ou ce systéme
politique a ¢été appliqué ou continue d’étre appliqué. Les systémes politiques totalitaires ont
pour objectif de soumettre tous les hommes a une fagcon d’étre. De la naissance a la mort, votre
vie est soumise a des codes et a des régles qui vous échappent totalement. L’idéologie politique
a défini, pour tout le monde, une maniére de penser, une manicre de s’habiller, méme votre vie
intime est soumise a des contrdles de 1’Etat totalitaire et méme votre foi est décidée par
I’autorité politique. Pendant longtemps, les mosquées et les églises étaient fermées dans les

Etats officiellement communistes. De nos jours encore, des communautés entiéres sont

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 235


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

soumises a toute sorte des mauvais traitements a cause de leur appartenance culturelle et
religieuse (Ouigours en Chine). (Résolution des députés francais sur le « génocide » des
Ouighours en 2022).

Dans le but de dissoudre les différences culturelles, dans une identité toute
construite, les systémes totalitaires mettent en place des programmes qui ont pour objectifs,
selon le discours officiel, de rééduquer les personnes visées. On leur enseigne une nouvelle
langue, on les bourre d’idéologie pour les amener a renoncer a leurs valeurs culturelles, a leurs
croyances, et a se fondre dans un moule social préfabriqué. C’est toute leur identité qui est ni¢e
et anéantie.

Un régime totalitaire ne reconnait qu’une seule fagon de vivre, c’est celle qui est
définie par les autorités au pouvoir.

Apres avoir démontré que la solution assimilationniste n’en est pas une, qu’au
contraire, elle est source des discriminations et de mise en danger de la paix sociale, nous allons
parler, dans cette dernicre partie, de la solution multiculturaliste, qui nous semble étre la mieux

indiquée pour garantir le vivre ensemble.

3. Le multiculturalisme et I’éducation a la tolérance : une projection vers un
mieux vivre-ensemble

Comme le dit la théorie de la reconnaissance, chaque étre humain a le droit d’étre
reconnu. Dans la société, il ne suffit pas de vivre, il s’agit plutét de vivre dans la dignité. Pour
vivre dignement, il faut se sentir valorisé. Chaque €tre humain a des droits, des besoins et des
valeurs, qu’il s’attend a étre respectés, par les autres membres de la communauté.

Avant de revenir a la théorie de la reconnaissance, nous allons évoquer des passages de
notre histoire ou des mesures ont €té prises pour garantir le vivre ensemble, dans le respect de
la diversité culturelle. Nous allons nous intéresser au Sanankouya ou parenté a plaisanterie entre
différentes ethnies. Méme si nous le trouvons insuffisant, pour faire face a cette question a
I’échelle d’un vaste territoire ou a la dimension d’un Etat moderne, elle a servi a résoudre des
conflits de par le passé. Dans I’empire du Mandé¢, le Sanankouya fut institué pour mettre fin
aux conflits entre les clans et les ethnies (Niane, 2010, pp. 161-162)

Courez les uns vers les autres Cissé, Bérété, Touré, Diané, ouvrez les bras aux Keita,
aux Konaté. [...] Que Peul et Mandingues vivent en bons voisins. Je déclare Soninké, Malinké,
Peul, fréres et alliés ; Ba et Diallo, ces rivaux toujours en querelles, toujours réconciliés. Soyez
sanankoun a plaisanterie, que la raillerie, la convivialité président a vos relations, de méme que
vous Barry, Sangaré et Sow, fréres inséparables qui vous brouillez souvent, créons la

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 236


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

convivialité entre nos clans, le cousinage, la bonne plaisanterie atténuera nos rivalités séculaires.
Pardonne a ton cousin, porte-lui secours.

Dans cette charte du Mandé, on voit bien qu’il existe, clairement, une volonté de
sauvegarder le vivre ensemble dans le respect de la diversité culturelle. Selon ces initiateurs, au
lieu que les diversités culturelles et ethniques soient une cause des conflits, on les transforme
plutot en fraternité¢ entre les peuples. Une fois, cette fraternité établie, tout différend doit se
régler de maniére pacifique. Aujourd’hui encore, cette parenté a plaisanterie, entre différentes
communautés culturelles, existe dans plusieurs pays d’Afrique de I’Ouest comme le Niger, le
Burkina-Faso et le Mali. Pour dire qu’elle demeure encore un moyen de cohésion entre les
populations.

Apres la parenté a plaisanterie ou cousinage inter-ethniques, on revient sur les théories
modernes, comme celles de la reconnaissance et du multiculturalisme, qui pronent le respect
des libertés fondamentales des étres humains et des diversités culturelles. En effet, Axel
Honneth est le promoteur d’une théorie de la reconnaissance, dans laquelle, il défend 1’idée
selon laquelle chaque étre humain a droit a la reconnaissance au niveau de trois sphéres de la
vie sociale : celle de I’amour, du droit et du travail. Pour vivre dignement, les étres humains
doivent se reconnaitre, mutuellement, les mémes droits et les mémes valeurs. Quand un groupe
humain est dévalorisé, méprisé, au sein de la société, les individus qui le constituent vont se
sentir naturellement méprisés. Selon Honneth (2000), ces mépris sociaux, qu’il résume avec le
concept de déni de reconnaissance, leur font perdre la confiance en soi, le respect de soi et
I’estime de soi.

La reconnaissance fait partie de la formation de 1’identité méme de la personne. Sans
elle, les individus entrent dans un rapport a soi et a autrui empreint des conflictualités et de
négation de soi et de I’autre : « on ne devient un sujet individuel qu’en reconnaissant, et en étant
reconnu par un autre sujet. La reconnaissance par les autres est donc essentielle au
développement d’une conscience de soi. » (Fraser, 2011, p.74). Ce qui est valable, pour les
individus, I’est aussi pour les communautés. Aucun groupe d’individus ne peut se sentir estimé,
au sein de sa société, quand sa culture et ses valeurs sont dévalorisées. Et aucune communauté
ne peut étre tenue, a elle seule, dans la reconnaissance des autres cultures, tant que la sienne
n’est pas reconnue par les autres.

C’est pour cette méme exigence de reconnaissance, entre les différentes cultures, que les

théoriciens du multiculturalisme croient en la cohabitation pacifique entre des communautés de

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 237


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

cultures différentes ; pour eux le multiculturalisme (FITESTTI Francesco, Théories du

multiculturalisme, 2009, p.p. 119-124)

désigne cette idée radicale selon laquelle les personnes appartenant a d’autres cultures,
qu’elles résident dans notre pays ou a I’étranger, sont des étres humains ; qu’elles sont
moralement égales a nous, ont droit au méme respect et au méme soin ; que leur vie ne compte
pas moins que la notre et qu’elles ne doivent pas étre traitées comme des castes subordonnées.

Chaque individu a donc droit, a étre respecté, en tant qu’étre humain. Cette exigence
de reconnaissance et de respect de I’humanité, qui est en chacun de nous, est la condition
fondamentale de la paix sociale. On ne peut pas avoir la paix, dans une société ou les identités
culturelles ne sont pas respectées, de maniere égale. La diversité est une exigence pour le respect
des droits fondamentaux de I’homme comme le stipule I’article 1 de la Déclaration universelle
sur la diversité culturelle : « Source d’échanges, d’innovation et de créativité, la diversité
culturelle est, pour le genre humain, aussi nécessaire qu’est la biodiversité dans 1’ordre du
vivant. » (UNESCO, 2001)

Dans un Etat, la fraternité entre ethnies est normalement élargie a tous les citoyens.
La fraternité citoyenne doit étre 2 méme de sauvegarder la paix, surtout, quand les citoyens
s’engagent a résoudre leurs querelles dans le strict respect de ce que prévoient les lois. C’est la
renonciation a I’arbitrage des lois et de la justice qui crée des conflits qui aboutissent a des
affrontements meurtriers. Pour que la paix sociale soit préservée, dans le respect de la dignité
de chaque étre humain, a travers sa culture et ses valeurs, le premier role revient donc a I’Etat.
Quand nous parlons d’Etat, nous parlons d’une république, donc d’un Etat de droit soucieux du
respect des libertés fondamentales de la personne humaine, qu’elles soient individuelles ou
collectives.

L’Etat dispose de tous les moyens légaux pour réduire au maximum les discriminations
et les injustices liées aux conflits intercommunautaires. Il y a parmi ces moyens la justice et
I’éducation. En effet, I’éducation des enfants peut permettre de lutter contre les préjugés et

asseoir les bases de la construction d’une société plus tolérante.

Conclusion
En conclusion, nous pouvons dire que si la société humaine est traversée par des conflits,
liés aux identités culturelles, il est néanmoins possible d’y faire face avec I’instauration d’un

Etat de droit, au sein duquel, les droits fondamentaux seront sauvegardés. Tous les humains

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 238


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

doivent étre respectés dans leurs différences culturelles. Puisqu’ aucune culture n’est supérieure
aune autre, il n’y a pas de raison qu’un étre humain soit discriminé a cause de son appartenance
culturelle. Et, pour que le vivre-ensemble soit une réalité, il faut vivre selon la formule célebre
de Kant qui nous exhorte a ne pas faire a autrui ce que nous ne voulons pas qu’on nous fasse :
« Car des étres raisonnables sont tous sujets de la loi selon laquelle chacun d’eux ne doit jamais
se traiter soi-méme et traiter tous les autres simplement comme des moyens, mais toujours en

méme temps comme des fins en soi. » (KANT, 1785, p. 46).

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 239


https://centrecaris.net/Revue-MIRI

Bibliographie

HONNETH, A. (2000), La lutte pour la reconnaissance. Les éditions du Cerf, Paris,
2000

FRASER, N. (2011), Qu’est-ce la justice sociale ?, Redistribution et reconnaissance,
La Découverte, Paris, 2011

KANT Emmanuel, Fondements de la Métaphysique des moeurs, (1785), Traduction de
V. Delbos (1862-1916), Editions Les Echos du Maquis, v. : 1, 0, juin 2013.

MEML, A. (1985), Portrait du colonisé, Portrait du colonisateur, Gallimard, Paris, 1985

NIANE, D. T. (2010), Kouroukan Fouga : Soundjata et |’Assemblée des Peuples,
Editions CEDA/NEI/SAEC, Abidjan (R.C.1.), 2010

Ouvrages collectifs
FITESTTI Francesco, Multiculturalisme et droit a la culture (Taylor et W. Kymlicka),

https://shs.cairn.info/theories-du-multiculturalisme--978270, p.p. 119-124, Théories du

multiculturalisme, Un parcours entre philosophie et sciences sociales, TAP / Bibliothéque du
MAUSS, La Découverte, Paris, 2009

LADO. L., GLODE, B., SAMAKE, T., & SAVADOGO, A. (2020), Religions,
violences et paix au Mali : Rapport d’étude. Centre de recherche et d’action pour la paix
(CERAP) & Institut de la dignité et des droits humains (IDDH), La Sahélienne, Bamako-Mali

Articles

STREIFF-FENART, J. (2013), Penser [’'étranger : L’assimilation dans les
représentations sociales et les théories sociologiques de |’'immigration, Revue européenne des
sciences sociales, 51(1), 65-93. https://doi.org/10.4000/ress.2339

VIDAL, C. (2019), Rwanda : [’histoire longue du génocide, La vie des idées

Autres documents

UNESCO. (2005), Convention sur la protection et la promotion de la diversité des
expressions culturelles, Organisation des Nations Unies pour 1'éducation, la science et la
culture. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149400

UNESCO. (2001), Déclaration universelle sur la diversite culturelle.

Résolution des députés francais sur le « génocide » des Ouighours en 2022

https://centrecaris.net/Revue-MIRI 240


https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://shs.cairn.info/theories-du-multiculturalisme--978270
https://shs.cairn.info/editeur/DEC?lang=fr
https://doi.org/10.4000/ress.2339
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149400

