
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche philosophique à 

travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, l’innovation thématique, et la culture 

de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 

 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…...132 

 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo………………..………………………………………....149 

 

 

 



 

 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 

 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains….....178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 
 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.   Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  229 

 

LES IDENTITES CULTURELLES : ENTRE CONFLITS ET NECESSITE 

D’UN MIEUX VIVRE-ENSEMBLE 
 

Docteur Mahmoud ABDOU  

Maître-Assistant 

École normale supérieure de Bamako-Mali, 

Téléphone : 00223 75 35 97 82, 

Email : mahmoudabdouattabo@gmail.com 

 

Résumé 

La plupart des sociétés humaines aujourd’hui sont formées des populations appartenant 

à des cultures et des croyances religieuses différentes. La logique voudrait que cette diversité 

culturelle soit une source de partage et d’enrichissement mutuel entre les communautés. Ce qui 

favoriserait un vivre-ensemble dans la paix et la cohésion sociale. Malheureusement, avec 

l’intolérance de certains et la volonté de domination chez d’autres, les différences culturelles 

sont souvent source des conflits entre les communautés. La thèse que nous défendons, dans cet 

article, est que les conflits sont la résultante des idées, des théories et des comportements 

haineux et discriminatoires, et que pour construire une société de paix, il faut éduquer les 

citoyens à des nouveaux types de comportements. Nous examinerons dans la première partie 

les causes de ces conflits entre les communautés et les conséquences désastreuses qu’ils 

engendrent au sein des sociétés humaines. Dans la deuxième partie de notre analyse, nous allons 

nous intéresser aux fausses solutions proposées ou envisagées par des théories et des pratiques 

politiques discriminatoires. Enfin, en troisième et dernière partie, nous proposons les mesures, 

qui nous paraissent être comme des vraies solutions aux conflits liés aux différences culturelles, 

telles que la reconnaissance mutuelle, le multiculturalisme, l’éducation à la citoyenneté et le 

rôle indispensable de l’État.   

Mots clés : identité culturelle, Afrique, conflit, vivre ensemble 

 

Abstract 

Most human societies today are made up of populations belonging to different cultures 

and religious beliefs. Logically, this cultural diversity should be a source of sharing and mutual 

enrichment among communities, which would promote living together in peace and social 

cohesion. Unfortunately, with the intolerance of some and the desire for domination of others, 

cultural differences often become a source of conflict between communities. In this article, we 

will examine in the first part the causes of these conflicts between communities and the 

disastrous consequences they generate within human societies. In the second part of our 

analysis, we will focus on the false solutions proposed or considered by discriminatory political 

theories and practices. Finally, in the third and last part, we propose measures that seem to us 

to be true solutions to conflicts related to cultural differences, such as mutual recognition, 

multiculturalism, education for citizenship, and the indispensable role of the State.   

Keywords : cultural identity, Africa, conflict, living together 

 

  

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:mahmoudabdouattabo@gmail.com


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  230 

 

Introduction 

     Dans la plupart des pays du monde, il existe une diversité des communautés qui ont 

souvent, chacune sa propre culture, sa propre langue et ses propres croyances. La diversité 

culturelle, dans un pays, peut avoir deux conséquences totalement différentes : soit elle devient 

une chance, au sens des apports divers des différentes communautés à l’enrichissement de la 

culture nationale, quand les conditions d’un vivre-ensemble harmonieux sont créées ; soit elle 

devient une malchance quand elle devient source des conflits divers au sein de la société. Si par 

le passé, chaque communauté pouvait vivre, de manière isolée, selon ses propres règles et 

croyances, aujourd’hui, la constitution des Etats fait que l’appartenance à un pays n’est plus 

fonction de l’origine raciale ou ethnique. Les règles même de fonctionnement de ces Etats 

exigent le respect de la diversité culturelle. Chaque peuple doit être protégé dans sa culture, ses 

langues et ses croyances. Quel que soit le nombre important d’un groupe ethnique, cela ne lui 

donne aucunement le droit d’imposer sa langue, sa culture ou ses croyances aux autres 

communautés avec lesquelles il partage le même territoire. Comme le respect des libertés 

individuelles, le respect et la protection des diversités culturelles font partie intégrante des 

règles de la gouvernance démocratique.  

      Tout Etat qui ne respecterait pas ce principe, du droit à la différence, sortirait du 

cadre d’un Etat de droit. En son article 2, La Convention de 2005 sur la protection et la 

promotion de la diversité des expressions culturelles de l’UNESCO proclame que : « La 

diversité culturelle ne peut être protégée et promue que si les droits de l’homme et les libertés 

fondamentales telles que la liberté d’expression, d’information et de communication, ainsi que 

la possibilité pour les individus de choisir les expressions culturelles, sont garantis » (UNESCO, 

2005). 

     Nous allons étayer notre propos, dans le sens de la défense de la diversité culturelle, 

comme une chance pour tout pays, en trois phases.  Dans la première phase, nous allons montrer 

que l’attitude ancienne, et primaire, des rapports entre les communautés est celle de la crainte, 

de la méfiance, de la défiance et de la domination. Les affrontements historiques, entre les 

différentes communautés, sont à l’origine de la formation des préjugés et des constructions 

mentales négatives, d’où la persistance des comportements discriminatoires dans les sociétés 

actuelles. Dans la deuxième phase, nous allons parler d’une des réponses qu’on a tentées 

d’apporter à l’existence des différences culturelles. Ici, nous allons évoquer les partisans de 

l’assimilation qui pensent que les différents groupes sociaux doivent se dissoudre dans une 

culture qui serait à leurs yeux le modèle à suivre pour la construction de la nation. Il s’agit de 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  231 

 

l’option du nationalisme et de l’assimilationnisme qui s’apparente, en réalité, à du racisme ou 

à de l’ethnocentrisme. Dans la troisième phase, nous allons explorer une autre voie, que nous 

pensons être la plus appropriée, pour lutter contre les préjugés sociaux liés à l’existence des 

différences culturelles. Il s’agit de celle du multiculturalisme qui prône le respect de toutes les 

cultures. Selon ce courant, sans peut-être faire disparaître totalement les préjugés sociaux, c’est 

à travers l’éducation des enfants et la lutte contre les mauvais comportements chez les adultes, 

qu’on peut mettre fin à l’intolérance. À ce niveau, des mesures politiques et juridiques sont 

nécessaires pour modifier les comportements de ceux qui vivent dans le rejet des autres.  

 

1. Les identités culturelles et les conflits 

       Dans cette première partie, nous allons nous intéresser au phénomène de la guerre, 

comme la manifestation la plus éloquente des conflits, qui résulte de l’intolérance entre les 

communautés culturelles. Nous pensons que la guerre est la conséquence des préjugés sociaux, 

tout comme elle peut être leur génératrice. En premier lieu nous nous attèlerons à démontrer 

que la guerre naît des préjugés sociaux. En effet, tant que les peuples ont vécu, de manière 

isolée, chacun de son côté, selon ses propres règles et ses propres croyances, les préjugés entre 

eux n’existaient pas. Nous ne voyons pas quels préjugés peuvent exister entre des peuples qui 

ne se côtoient pas.     

        À un tel stade de l’évolution des sociétés humaines, les causes de la guerre sont 

plutôt à rechercher dans des raisons comme la crainte, la méfiance, la défiance et la volonté de 

domination qui font apparaître les premiers conflits entre les hommes. On craint ou on se méfie 

très souvent de ce qu’on ne connaît pas. L’étranger, comme ce mot l’indique, est ce qui est 

étrange, bizarre, mystérieux. Les étrangers, ce sont les « barbares », nom par lequel, les Grecs 

et les Romains désignaient tous ceux qui ne leur ressemblaient pas. C’est ainsi qu’ils 

désignaient des peuples comme les Perses, les populations d’Afrique du Nord ou d’Asie. Il y a 

forcément un premier préjugé qui naît de cette désignation des autres peuples. Ils sont perçus 

comme des sauvages, des êtres inférieurs qu’on pourrait dominer, réduire en esclavage, sans 

aucun remords.  

       L’un des premiers préjugés, à l’origine de toutes les guerres, est le sentiment d’être 

supérieur aux autres êtres humains sur la base des différences culturelles ou des critères raciaux. 

Une fois qu’on admet la supériorité de son peuple, par rapport aux autres, on se construit une 

idéologie, en même temps, pour justifier une volonté de domination. La guerre devient dès lors 

inévitable entre ce peuple et ceux qu’il envisage de dominer. À l’issue de la guerre, la nouvelle 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  232 

 

société s’organise désormais selon des règles hiérarchiques. Les vainqueurs deviennent 

naturellement les maîtres. Par exemple, le colonisateur pense qu’il est « Porteur des valeurs de 

la civilisation et de l’histoire, il accomplit une mission : il a l’immense mérite d’éclairer les 

ténèbres infamantes du colonisé. » (Memi, 1985, p. 94.) Quant aux vaincus, ils deviennent des 

sous-hommes qui ont à peine le droit de vivre.  

       Le sentiment de supériorité peut aussi engendrer son opposé, le sentiment 

d’infériorité, chez des populations qui peuvent se considérer comme des victimes, comme 

quand on établit des hiérarchies sociales rigides par lesquelles on désigne des castes supérieures 

et des castes inférieures. Et du sentiment d’infériorité, une fois intériorisé chez ceux qui en sont 

victimes, peut naître une volonté de vengeance, de prendre une sorte de revanche sur l’histoire 

et sur ceux qu’on considère comme ses bourreaux. C’est ce que provoquèrent malheureusement 

les colons belges au Rwanda en établissant des castes et en divisant la société en Hutu et en 

Tutsi (Vidal, 2019, p.p. 3-4) :  

L’imaginaire racial de l’époque a été convoqué pour justifier le clivage ethnique entre 

Tutsis et Hutus, les premiers étant considérés comme naturellement supérieurs aux seconds. Des 

cartes d’identité ont été créées, qui mentionnaient l’ethnie du porteur. Au début des années 1960, 

des leaders politiques hutus ont mis fin à la royauté, avec l’assentiment des autorités belges (la 

République est proclamée en 1961), avant d’obtenir l’indépendance en 1962. Ces événements 

ont été précédés de graves violences à l’encontre des Tutsis (17,5% de la population à l’époque), 

si bien que des dizaines de milliers d’entre eux se sont exilés. Les nouvelles autorités 

républicaines ont fondé leur légitimité sur le fait d’avoir combattu la domination « féodo-

colonialiste » ; ils ont fait de l’ethnisme anti tutsi une ressource idéologique de leur pouvoir. 

 

      Les tensions ethniques, s’aggravant à travers des épisodes d’exactions et des 

pogroms, ont abouti au génocide rwandais de 1994.   

Il faut reconnaître qu’il existe d’autres formes d’intolérance culturelles, en dehors du 

sentiment de supériorité et de la volonté de domination, qui peuvent être elles-mêmes sources 

de conflits. C’est le cas de l’intolérance culturelle, qui se manifeste sous des formes diverses, 

comme dans le cas de l’intolérance religieuse, qui est en réalité l’une des causes premières des 

conflits armés au sein d’un pays.  

L’intolérance religieuse est en effet une source des conflits, à ne pas négliger, au sein 

de la société. Il existe souvent des conflits idéologiques ouverts entre les confréries, comme 

entre les Whabites et les Soufis, ou entre elles et les autres religions, notamment chrétiennes. 

Sans que les conflits ne virent aux affrontements, ils existent, et il est important de les prendre 

au sérieux. Même le Djihadisme est la conséquence d’une intolérance, culturelle et religieuse, 

qui désigne comme ennemis tous ceux qui ne partagent pas les mêmes croyances religieuses 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  233 

 

que ses partisans. (Religions, violences et paix au Mali, une étude du Centre de recherche et 

d’action pour la paix (CERAP) et l’Institut de la dignité et des droits humains (IDDH), La 

Sahélienne, Bamako, 2020).  

En deuxième lieu, comme on l’a suggéré, plus haut, il faut reconnaître que la guerre 

peut être elle-même génératrice des nouveaux préjugés au sein de la société.  Dans les sociétés 

anciennes, essentiellement inégalitaires, la guerre fait des uns des maîtres avec tous les droits 

et des autres des asservis sans aucun droit. De ces nouveaux rapports de domination vont naître 

des nouveaux comportements, des nouvelles habitudes et une nouvelle mentalité. Il y apparaît 

une mentalité des dominants qui affirment leur force par la domination et des dominés qui sont 

exposés à tous les abus. Ces derniers finissent eux-mêmes, souvent, à accepter leur domination 

et à développer des comportements dévalorisants vis-à-vis de leur propre personne. Même si, 

dans nos sociétés contemporaines, les caractéristiques hiérarchiques des rapports humains 

tendent à être reléguées au passé, il existe encore des survivances de ce type de relations et qui 

se rapportent à des réflexes souvent inconscients.   

     La société, héritière d’un passé conflictuel, véhicule donc en son sein beaucoup des 

préjugés dans les communautés. Parmi les préjugés les plus répandus, il y a celui de 

l’essentialisation ou de l’assignation des individus et des communautés. Il consiste à désigner 

les membres d’une communauté selon des caractères définitifs qui sont attribués à tous les 

individus qui en font partie. On entend très souvent dire que telle ou telle communauté est 

méchante, qu’elle est fourbe, qu’on ne peut pas lui faire confiance ou qu’elle est paresseuse. Ce 

genre de désignation négative des autres existe dans la plupart des sociétés.  Cette croyance en 

l’existence d’une mauvaise nature, chez les autres communautés, crée une méfiance entre les 

membres d’une même société : « L’attribution de caractéristiques schématiques va 

généralement de pair avec la tendance à poser, sur un groupe social, des jugements rapides 

qu’on nomme préjugés, du fait qu’ils sont avancés sans aucune connaissance de ce qu’est la 

réalité complexe et évolutive de ce groupe ou d’un individu qui en fait partie. » (Cohen-

Emerique, 2015, pp. 87-102)  

      L’essentialisation des communautés crée un autre problème. C’est celui de 

l’amalgame. En effet, quand on donne des caractéristiques générales et définitives, à tous les 

membres d’une communauté, il n’est pas étonnant de faire des amalgames en cas des conflits 

et des crimes. Dans ce genre de situations, si un individu ou un groupe d’individus commettent 

un crime, dans le fait de les désigner, on ne fait pas référence aux individus responsables de ces 

actes abominables mais à toute leur communauté. Au lieu de dire que c’est tel ou tel individu, 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  234 

 

qui a commis tel acte, on va plutôt dire que c’est le membre de telle communauté. D’un conflit, 

entre des individus, on peut facilement s’acheminer vers un conflit entre des communautés ou 

même à une guerre civile généralisée.  

Les amalgames, volontaires ou involontaires, se traduisent par des crimes de masse à 

l’égard des communautés qu’on a désignées, préalablement, comme des ennemis définitifs. Il 

faut se rappeler des différents génocides, à travers l’histoire, comme ceux des Juifs ou des 

Tutsis. On peut se rappeler aussi des crimes de masse perpétrés dans les conflits en cours au 

Sahel et dans bon nombre des pays comme le Soudan. Toutes ces atrocités portent les marques 

de la haine entre communautés. Cela se vérifie aisément par le fait que les assaillants tuent des 

personnes non combattantes. Des femmes, des enfants, des vieillards et parfois même des 

animaux ne sont pas épargnés. Sans une haine viscérale contre ces gens, il est impossible de 

commettre de telles atrocités. Les préjugés, les discours de haine et les actes discriminatoires et 

de violence constituent des entraves sérieuses à la paix entre les différentes communautés.  

Après avoir évoqué les causes et les conséquences de l’intolérance culturelle, nous 

allons nous intéresser, dans la partie qui suit, à l’une des solutions que certains ont tentées 

d’apporter pour régler la question de la diversité culturelle. Dans cette partie, nous allons 

évoquer la solution assimilationniste, qui n’est pas en réalité une solution, puisqu’elle est 

entachée des considérations discriminatoires comme le racisme et l’ethnocentrisme. 

 

2. L’assimilation : une fausse solution aux conflits identitaires 

La théorie assimilationniste considère que les diversités culturelles doivent se dissoudre 

dans une identité nationale, plus globale. Le partisan de l’assimilation pense qu’il existe un 

modèle d’humain, un type de citoyen, auxquels, tous les hommes, vivant dans la même société, 

doivent se conformer (Streiff-Fénart, 2013) :  

Le principe d’assimilation porte donc en lui-même sa propre contradiction puisque 

voulant mettre l’accent sur la culture contre la théorie héréditariste de la race, il retrouve cette 

dernière sous la forme euphémisée de l’ethnie dans sa définition la plus traditionnelle de groupe 

fondé sur une ascendance commune et porteur de culture transmise de génération en génération. 

 

La théorie assimilationniste est en réalité le fait de la colonisation, du nationalisme 

extrémiste ou du totalitarisme. Dans l’acte de coloniser, il y a une double contradiction. Le 

colon veut dominer le colonisé parce qu’il estime être supérieur à ce dernier. Sa langue, sa 

civilisation, ses croyances, sa couleur de peau et même sa façon de s’habiller, tout serait 

supérieur, à ses yeux, à celles du colonisé. Il veut que le colonisé s’identifie à lui, en même 

temps, il pense qu’il lui est impossible d’atteindre un tel niveau d’« être ». On veut que le 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  235 

 

colonisé s’assimile sans jamais avoir la possibilité d’être l’égal du colon. Partout où il y a une 

volonté de domination, d’assimilation, il est possible d’avoir ce genre de réaction. Le maître 

veut que l’esclave lui ressemble sans jamais être son égal.  

        Au sein des mouvements nationalistes extrémistes, il se manifeste aussi une 

volonté d’assimilation. À défaut d’une extermination physique des autres communautés, 

comme les Nazis avec les Juifs, on passe à une extermination culturelle, à un « ethnocide ». Il 

faut effacer toute trace de diversité culturelle au sein de la société. Tel est l’objectif ultime, 

souvent inavoué, du nationalisme extrémiste. Les nationalistes extrémistes veulent que tous les 

citoyens parlent la même langue, croient au même Dieu, s’habillent de la même façon et 

obéissent à la même idéologie politique. Au nom de la nation, qui n’est très souvent que 

l’extension d’une culture communautaire en une dimension nationale, on veut supprimer toutes 

les différences cultures. Il y a l’exemple des musulmans en Birmanie ou en Inde qui sont 

victimes d’exaction à cause de leur appartenance culturelle et religieuse. Le nationalisme indien 

ou le nationalisme bouddhiste en Birmanie s’attaquent aux musulmans parce que musulmans. 

Il y a aussi le nationalisme français, dont le plus illustre représentant est aujourd’hui Éric 

Zemmour, qui pense qu’un bon Français ne doit pas s’appeler, par exemple Mohamed. Sa 

théorie est celle de l’assimilation. Pour lui, on doit balayer, gommer toutes les différences 

culturelles, pour se dissoudre dans une identité, qu’il croit être française. 

      Le nationalisme, loin d’être une solution pour le vivre ensemble des communautés, 

est en réalité un rejet de tous ceux qui ne nous ressemblent pas, de tous ceux qui ne partagent 

pas les mêmes valeurs culturelles et les mêmes croyances que nous. C’est au contraire un danger 

pour la paix sociale.  

     Il y a aussi les systèmes politiques totalitaires dont les objectifs ressemblent, 

étonnamment, à ceux des nationalistes extrémistes. Quand on prend une idéologie, comme celle 

du communisme, qui se veut internationaliste, on peut s’étonner de la façon dont elle impose 

une manière d’être à des hommes et des femmes, dans les différents pays où ce système 

politique a été appliqué ou continue d’être appliqué. Les systèmes politiques totalitaires ont 

pour objectif de soumettre tous les hommes à une façon d’être. De la naissance à la mort, votre 

vie est soumise à des codes et à des règles qui vous échappent totalement. L’idéologie politique 

a défini, pour tout le monde, une manière de penser, une manière de s’habiller, même votre vie 

intime est soumise à des contrôles de l’Etat totalitaire et même votre foi est décidée par 

l’autorité politique. Pendant longtemps, les mosquées et les églises étaient fermées dans les 

Etats officiellement communistes. De nos jours encore, des communautés entières sont 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  236 

 

soumises à toute sorte des mauvais traitements à cause de leur appartenance culturelle et 

religieuse (Ouigours en Chine). (Résolution des députés français sur le « génocide » des 

Ouïghours en 2022). 

      Dans le but de dissoudre les différences culturelles, dans une identité toute 

construite, les systèmes totalitaires mettent en place des programmes qui ont pour objectifs, 

selon le discours officiel, de rééduquer les personnes visées. On leur enseigne une nouvelle 

langue, on les bourre d’idéologie pour les amener à renoncer à leurs valeurs culturelles, à leurs 

croyances, et à se fondre dans un moule social préfabriqué. C’est toute leur identité qui est niée 

et anéantie. 

      Un régime totalitaire ne reconnaît qu’une seule façon de vivre, c’est celle qui est 

définie par les autorités au pouvoir. 

       Après avoir démontré que la solution assimilationniste n’en est pas une, qu’au 

contraire, elle est source des discriminations et de mise en danger de la paix sociale, nous allons 

parler, dans cette dernière partie, de la solution multiculturaliste, qui nous semble être la mieux 

indiquée pour garantir le vivre ensemble. 

 

3. Le multiculturalisme et l’éducation à la tolérance : une projection vers un 

mieux vivre-ensemble 

Comme le dit la théorie de la reconnaissance, chaque être humain a le droit d’être 

reconnu. Dans la société, il ne suffit pas de vivre, il s’agit plutôt de vivre dans la dignité. Pour 

vivre dignement, il faut se sentir valorisé. Chaque être humain a des droits, des besoins et des 

valeurs, qu’il s’attend à être respectés, par les autres membres de la communauté.  

Avant de revenir à la théorie de la reconnaissance, nous allons évoquer des passages de 

notre histoire où des mesures ont été prises pour garantir le vivre ensemble, dans le respect de 

la diversité culturelle. Nous allons nous intéresser au Sanankouya ou parenté à plaisanterie entre 

différentes ethnies. Même si nous le trouvons insuffisant, pour faire face à cette question à 

l’échelle d’un vaste territoire ou à la dimension d’un Etat moderne, elle a servi à résoudre des 

conflits de par le passé. Dans l’empire du Mandé, le Sanankouya fut institué pour mettre fin 

aux conflits entre les clans et les ethnies (Niane, 2010, pp. 161-162) 

Courez les uns vers les autres Cissé, Bérété, Touré, Diané, ouvrez les bras aux Keïta, 

aux Konaté. […] Que Peul et Mandingues vivent en bons voisins. Je déclare Soninké, Malinké, 

Peul, frères et alliés ; Bâ et Diallo, ces rivaux toujours en querelles, toujours réconciliés. Soyez 

sanankoun à plaisanterie, que la raillerie, la convivialité président à vos relations, de même que 

vous Barry, Sangaré et Sow, frères inséparables qui vous brouillez souvent, créons la 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  237 

 

convivialité entre nos clans, le cousinage, la bonne plaisanterie atténuera nos rivalités séculaires. 

Pardonne à ton cousin, porte-lui secours. 

  

Dans cette charte du Mandé, on voit bien qu’il existe, clairement, une volonté de 

sauvegarder le vivre ensemble dans le respect de la diversité culturelle. Selon ces initiateurs, au 

lieu que les diversités culturelles et ethniques soient une cause des conflits, on les transforme 

plutôt en fraternité entre les peuples. Une fois, cette fraternité établie, tout différend doit se 

régler de manière pacifique. Aujourd’hui encore, cette parenté à plaisanterie, entre différentes 

communautés culturelles, existe dans plusieurs pays d’Afrique de l’Ouest comme le Niger, le 

Burkina-Faso et le Mali. Pour dire qu’elle demeure encore un moyen de cohésion entre les 

populations.  

Après la parenté à plaisanterie ou cousinage inter-ethniques, on revient sur les théories 

modernes, comme celles de la reconnaissance et du multiculturalisme, qui prônent le respect 

des libertés fondamentales des êtres humains et des diversités culturelles. En effet, Axel 

Honneth est le promoteur d’une théorie de la reconnaissance, dans laquelle, il défend l’idée 

selon laquelle chaque être humain a droit à la reconnaissance au niveau de trois sphères de la 

vie sociale : celle de l’amour, du droit et du travail. Pour vivre dignement, les êtres humains 

doivent se reconnaître, mutuellement, les mêmes droits et les mêmes valeurs. Quand un groupe 

humain est dévalorisé, méprisé, au sein de la société, les individus qui le constituent vont se 

sentir naturellement méprisés. Selon Honneth (2000), ces mépris sociaux, qu’il résume avec le 

concept de déni de reconnaissance, leur font perdre la confiance en soi, le respect de soi et 

l’estime de soi.  

La reconnaissance fait partie de la formation de l’identité même de la personne. Sans 

elle, les individus entrent dans un rapport à soi et à autrui empreint des conflictualités et de 

négation de soi et de l’autre : « on ne devient un sujet individuel qu’en reconnaissant, et en étant 

reconnu par un autre sujet. La reconnaissance par les autres est donc essentielle au 

développement d’une conscience de soi. » (Fraser, 2011, p.74). Ce qui est valable, pour les 

individus, l’est aussi pour les communautés. Aucun groupe d’individus ne peut se sentir estimé, 

au sein de sa société, quand sa culture et ses valeurs sont dévalorisées. Et aucune communauté 

ne peut être tenue, à elle seule, dans la reconnaissance des autres cultures, tant que la sienne 

n’est pas reconnue par les autres.  

C’est pour cette même exigence de reconnaissance, entre les différentes cultures, que les 

théoriciens du multiculturalisme croient en la cohabitation pacifique entre des communautés de 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  238 

 

cultures différentes ; pour eux le multiculturalisme (FITESTTI Francesco, Théories du 

multiculturalisme, 2009, p.p. 119-124)   

 

désigne cette idée radicale selon laquelle les personnes appartenant à d’autres cultures, 

qu’elles résident dans notre pays ou à l’étranger, sont des êtres humains ; qu’elles sont 

moralement égales à nous, ont droit au même respect et au même soin ; que leur vie ne compte 

pas moins que la nôtre et qu’elles ne doivent pas être traitées comme des castes subordonnées.  

        

      Chaque individu a donc droit, à être respecté, en tant qu’être humain. Cette exigence 

de reconnaissance et de respect de l’humanité, qui est en chacun de nous, est la condition 

fondamentale de la paix sociale. On ne peut pas avoir la paix, dans une société où les identités 

culturelles ne sont pas respectées, de manière égale. La diversité est une exigence pour le respect 

des droits fondamentaux de l’homme comme le stipule l’article 1 de la Déclaration universelle 

sur la diversité culturelle : « Source d’échanges, d’innovation et de créativité, la diversité 

culturelle est, pour le genre humain, aussi nécessaire qu’est la biodiversité dans l’ordre du 

vivant. » (UNESCO, 2001) 

       Dans un Etat, la fraternité entre ethnies est normalement élargie à tous les citoyens. 

La fraternité citoyenne doit être à même de sauvegarder la paix, surtout, quand les citoyens 

s’engagent à résoudre leurs querelles dans le strict respect de ce que prévoient les lois. C’est la 

renonciation à l’arbitrage des lois et de la justice qui crée des conflits qui aboutissent à des 

affrontements meurtriers. Pour que la paix sociale soit préservée, dans le respect de la dignité 

de chaque être humain, à travers sa culture et ses valeurs, le premier rôle revient donc à l’Etat. 

Quand nous parlons d’Etat, nous parlons d’une république, donc d’un Etat de droit soucieux du 

respect des libertés fondamentales de la personne humaine, qu’elles soient individuelles ou 

collectives.  

L’Etat dispose de tous les moyens légaux pour réduire au maximum les discriminations 

et les injustices liées aux conflits intercommunautaires. Il y a parmi ces moyens la justice et 

l’éducation. En effet, l’éducation des enfants peut permettre de lutter contre les préjugés et 

asseoir les bases de la construction d’une société plus tolérante. 

 

Conclusion 

En conclusion, nous pouvons dire que si la société humaine est traversée par des conflits, 

liés aux identités culturelles, il est néanmoins possible d’y faire face avec l’instauration d’un 

État de droit, au sein duquel, les droits fondamentaux seront sauvegardés. Tous les humains 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  239 

 

doivent être respectés dans leurs différences culturelles. Puisqu’ aucune culture n’est supérieure 

à une autre, il n’y a pas de raison qu’un être humain soit discriminé à cause de son appartenance 

culturelle. Et, pour que le vivre-ensemble soit une réalité, il faut vivre selon la formule célèbre 

de Kant qui nous exhorte à ne pas faire à autrui ce que nous ne voulons pas qu’on nous fasse : 

« Car des êtres raisonnables sont tous sujets de la loi selon laquelle chacun d’eux ne doit jamais 

se traiter soi-même et traiter tous les autres simplement comme des moyens, mais toujours en 

même temps comme des fins en soi. » (KANT, 1785, p. 46). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  240 

 

Bibliographie 

HONNETH, A. (2000), La lutte pour la reconnaissance. Les éditions du Cerf, Paris, 

2000 

FRASER, N. (2011), Qu’est-ce la justice sociale ?, Redistribution et reconnaissance, 

La Découverte, Paris, 2011 

KANT Emmanuel, Fondements de la Métaphysique des mœurs, (1785), Traduction de 

V. Delbos (1862-1916), Éditions Les Échos du Maquis, v. : 1, 0, juin 2013. 

MEMI, A. (1985), Portrait du colonisé, Portrait du colonisateur, Gallimard, Paris, 1985 

NIANE, D. T. (2010), Kouroukan Fouga : Soundjata et l’Assemblée des Peuples, 

Editions CEDA/NEI/SAEC, Abidjan (R.C.I.), 2010 

Ouvrages collectifs 

FITESTTI Francesco, Multiculturalisme et droit à la culture (Taylor et W. Kymlicka), 

https://shs.cairn.info/theories-du-multiculturalisme--978270, p.p. 119-124, Théories du 

multiculturalisme, Un parcours entre philosophie et sciences sociales, TAP / Bibliothèque du 

MAUSS, La Découverte, Paris, 2009 

LADO. L., GLODE, B., SAMAKE, T., & SAVADOGO, A. (2020), Religions, 

violences et paix au Mali : Rapport d’étude. Centre de recherche et d’action pour la paix 

(CERAP) & Institut de la dignité et des droits humains (IDDH), La Sahélienne, Bamako-Mali 

Articles 

STREIFF-FENART, J. (2013), Penser l’étranger : L’assimilation dans les 

représentations sociales et les théories sociologiques de l’immigration, Revue européenne des 

sciences sociales, 51(1), 65–93. https://doi.org/10.4000/ress.2339 

VIDAL, C. (2019), Rwanda : l’histoire longue du génocide, La vie des idées 

Autres documents 

UNESCO. (2005), Convention sur la protection et la promotion de la diversité des 

expressions culturelles, Organisation des Nations Unies pour l'éducation, la science et la 

culture. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149400  

UNESCO. (2001), Déclaration universelle sur la diversité culturelle. 

Résolution des députés français sur le « génocide » des Ouïghours en 2022 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
https://shs.cairn.info/theories-du-multiculturalisme--978270
https://shs.cairn.info/editeur/DEC?lang=fr
https://doi.org/10.4000/ress.2339
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000149400

